L’écoféminisme dans la littérature masculine gabonaise. Quels enjeux ?

Marthe OYANE METOGHO

Université Omar Bongo (Gabon)

omattlystomy@yahoo.fr
Résumé

La présente contribution démontre que les questions liées a 1'écologie et au féminisme
dans I'espace gabonais ne peuvent étre totalement appréhendées a travers des concepts
nés dans des milieux qui ne partagent pas son univers de signification. Une opération
de contextualisation s’avére nécessaire en vue de les rendre opératoires. Pour ce faire,
I'étude analyse les modalités discursives et esthétiques permettant 1’adaptation et
I'ancrage de l'écoféminisme dans l'imaginaire du lieu. Il ressort que cette
contextualisation a pour effet corollaire, la remise en cause d’autres catégories
conceptuelles relatives a 1’écologie et aux questions féministes.

Mots-clés : Ecoféminisme, Ecologie, Féminisme, Roman masculin, Gabon.
Abstract

This contribution demonstrates that issues related to ecology and feminism in the
Gabonese context cannot be fully understood through concepts that originate in
environments which do not share the same systems of meaning. A process of
contextualization is therefore necessary to render these concepts operational. To this
end, the study analyzes the discursive and aesthetic modalities that enable the
adaptation and anchoring of ecofeminism within the local imaginary. The findings
reveal that this contextualization simultaneously calls into question other conceptual
categories related to ecology and feminism issues.

Keywords : Ecofeminism, Ecology, Feminism, Masculine novel, Gabon.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

5



http://www.regalish.net/

Introduction

Articulant aspirations féministes et luttes écologiques, 1'écoféminisme démontre
que la matrice idéologique sous-tendant la subordination de la femme par I'homme est
une reproduction de celle qui fonde la domination de ce dernier sur la nature (F.
d’Eaubonne, 1978). Cependant, contrairement aux différents courants féministes,
I’écoféminisme ne considere pas la naturalisation de la femme comme un moyen de
pérenniser et de justifier la domination patriarcale (C. Larrére, R. Larrere, 2015). Il
dénonce plutot la naturalisation des roles sociaux en tant que stratégie de mainmise de
I’homme sur le corps féminin, d"une part. Il impute la dégradation de I’environnement
au genre masculin, d’autre part.

Pour I'écoféminisme, 1'obsession de la domination de '’homme se traduit par sa
compulsion a I'accumulation des biens, légitimée par le patriarcat et le capitalisme. Or,
cette accumulation occulte la dépendance de son économie vis-a-vis du foyer et de
I'environnement (G. Pruvost, 2019). Par conséquent, I'écoféminisme met a I'index le
progres et la modernité qui irriguent le capitalisme ; font de la nature et de la femme
des objets a exploiter et a posséder. Cette pensée est a I'ceuvre dans la littérature
masculine gabonaise. Cependant, telle que développée en Europe et aux US.A,, elle y
trouve des limites. Car, les catégories linguistiques ne revétent pas toujours ni ne
traduisent les mémes réalités dans des espaces aux systemes de valeurs différents. La
question de départ est alors de savoir ce qui, malgré cet écart différentiel, permet de lire

les postulats de I"écoféminisme dans cette littérature et lui donne une couleur locale.

La présente étude formule I'idée que dans la littérature gabonaise masculine,
I"écoféminisme existe sous des modalités esthétiques et discursives qui favorisent
I'adaptation de cette pensée exogene. Cette contextualisation a pour effet corollaire la
remise en cause d’autres catégories conceptuelles relatives a 1'écologie et aux questions
féministes. D’une part, cette hypothése interroge 1'effectivité de 1’écoféminisme et les

N

facteurs endogenes qui le produisent. D’autre part, elle améne a se demander dans
quelle mesure 1'écoféminisme gabonais peut étre exportable. La réponse a cette
problématique portera, d’abord, sur les modalités esthétiques et discursives de
I"écoféminisme dans l'espace délimité. Ensuite, il s’agira de voir dans quelle mesure les
phénomenes culturels liés a la colonialité en font le lit. Enfin, sera abordée la remise en

cause des concepts y relatifs, par 'imaginaire collectif, comme condition sine qua none a

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

6



http://www.regalish.net/

I'export de 1'écoféminisme gabonais. Cette démonstration reposera sur : Le Pacte d’Afia
(M. Okoumba Nkoghé, 2009) ; Le Choix des ancétres (T. Afane Otsaga, 2011) ; Le Temps des
passations (H. Ndziengui, 2011) ; Dans le ventre de la nuit (A. D. Afene, 2017).

Les deux premiers romans situant leurs diégéses dans wune période
protohistorique et les deux autres dans la société postcoloniale, ce corpus permet de
suivre les mutations de 1'écoféminisme dans I'espace gabonais.

1. «L’homme prédateur »: modalités discursives et esthétiques de
I'écoféminisme

N

L’homme prédateur est caractérisé par sa propension a la violence et a
'asservissement de I’Autre pour des intéréts personnels; sa cupidité et son absence
d’éthique ; son intemporalité et sa présence universelle. Il est celui qui « fait la chasse
aux femmes, aux enfants, et aux hommes pour les capturer, les vendre et les mettre en
esclavage. Pour arriver a ses fins, il les humilie, les déshumanise, et méme les tue. On le
trouve pratiquement dans toutes les sociétés » (F. Verges 2011, p. 7). Ce portait rappelle
I'ceuvre du patriarcat et du capitalisme sur la femme et la nature. Le personnage
masculin, de facon individuelle ou collective, incarne cette esthétique de la prédation
dans la littérature masculine gabonaise a travers la domination de la femme, son
exploitation et celle de la nature. L'un des procédés auxquels il recourt est I’organisation
de la vulnérabilité de la femme.

1.1. L’organisation de la vulnérabilité

Le male construit un systéme patriarcal qui arrache toute autonomie a la femme.
De la société protohistorique a celle d’apres la colonisation, le patriarcat organise et
valorise la vulnérabilité de la femme en la conditionnant a ne penser sa réalisation
sociale qu’a travers les signes de reconnaissance venant de I'homme. Quel que soit son
lien filial a la femme, 'homme reste le maitre et le censeur de cette derniére. Cette
vulnérabilité psychologique incline la femme a une autolimitation qui lui dicte les
formes de pouvoir qu’elle ne saurait exercer et les espaces auxquels elle ne doit accéder.
Dans la société protohistorique, le corps de garde, espace symbolique du pouvoir
patriarcal, en est représentatif. La femme ne peut s’y rendre sans y avoir été conviée ni

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

7



http://www.regalish.net/

ne peut y prendre la parole sans que l’autorisation lui soit accordée par '’homme. C’est
ce que traduit Thierry Afane-Otsaga dans le geste de Nkogang, la matrone du territoire
de Mebegang, qui s’arréte a mi-chemin de son parcours de la cuisine au corps de garde.
Alors qu’elle devait avoir un entretien avec son époux, elle « avance d"un air inquiet et
troublé. A quelques metres de celui-ci et constatant qu’Angougang n’était pas seul, elle
s’arréte sans rien dire. Elle regarde dans la direction du chef de Mebegang » (T. Afane-
Otsaga, 2011, p.7). Pourtant, cette femme fait partie du Conseil des sages de cette
communauté. Pour faire passer ses idées, elle sollicite les autres femmes aux fins
d’« obtenir d’elles l'assurance d’exercer une pression discrete et intelligente sur leurs
époux » (id., p. 52). Le qualificatif « discrete » ici est un euphémisme usité pour parler
de l'effacement que le patriarcat exige de la femme. Cette derniére ne doit jamais faire
« trop », en termes d’ambition et de pouvoir. L’on comprend alors pourquoi le pouvoir
détenu par les femmes est diabolisé par Okoumba-Nkoghe et pourquoi celles-ci doivent
le restituer aux hommes.

En effet, Afia, 'un des personnages du roman éponyme, accepte d’héberger la
Béte dans son appareil génital parce qu’elle lui offre la possibilité de prendre le dessus
sur son conjoint et sur tous les hommes de son village. La Béte lui dira exactement :
« Grace a moi, tu réaliseras toutes tes ambitions, tu auras sur ton une emprise totale, tu
seras puissante et riche. [...] Je précise : tous les hommes seront des jouets dans tes
mains. Tu vas les manipuler comme des enfants, ils vont travailler pour toi. » (M.
Okoumba-Nkoghe, 2002, p. 63).

Dans la société postcoloniale, le plafond de verre constitue 'une des formes de
cette vulnérabilité. La femme est contrainte de n’étre qu'un tremplin pour les ambitions
de I'homme. Aussi est-il logique de voir mise en scene femme que la société oblige a se
mettre en retrait dans le but de faire briller son époux. Hasse Nziengui, pour donner de
I'épaisseur au personnage Maman et le rendre crédible, en fait « une épouse docile,
aimante » (H. Nziengui, 2011, p.25) qui décide de « fai[re] son deuil » (Id.) de son
engagement militant dans le mouvement estudiantin de son pays en France. Cette
renonciation fait « suite a la rencontre avec son futur époux» (Id.). Toujours en vue
d’étre agréable a son époux et ainsi obéir aux normes sociales, « Une fois rentrée au
pays, elle s’est contentée de son travail a 'université et de sa vie de bonne épouse »
(Ibid., p. 25-26). D’ailleurs, Maman est un surnom qui lui vient de « son grand cceur » et
de « sa disponibilité a s’occuper maternellement de la parentele élargie de son époux de

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

8



http://www.regalish.net/

Général » (Ibid., p.27). L'estime dont joint ce personnage est, pour ainsi dire, liée a sa
disponibilité vis-a-vis de sa belle-famille. Cependant, il convient de dire que ce
changement de nom constitue tout un discours sur l'identité de ce personnage,
particulier, de la femme gabonaise, en général. Il s’agit d"une assignation identitaire qui
crée et valorise la vulnérabilité de la femme.

La vulnérabilité qu’induit le patriarcat est aussi émotionnelle. Sous cet angle, elle
conditionne la femme a la dépendance affective. Intériorisant qu’elle n’a pas de valeur
intrinseque, la femme ne se pose pas comme un sujet autonome. Elle est évaluée et
s’auto-évalue a l'aune des codes d'une société patriarcale qui juge de son degré
d’utilitarisme. Cette utilité est fonction de I'appréciation qu’en fait I'’homme. C’est ainsi
qu'une femme victime de viol se trouve rejetée par son conjoint qui alourdit davantage
sa vulnérabilité. Son corps étant considéré comme profané par le viol, elle n’est plus
utile a I'homme qui décide de s’en séparer. «la belle Engogome, la violée des
chimpanzés » rejoindra Afia dans son campement parce que « Mvome-Nzock, son mari
a la voix rauque, ne la fréquentait plus, 1'estimait a jamais souillée et cause de ses
malheurs. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2011, p. 61).

C’est aussi la vulnérabilité affective qui amene Chantal et Emilie Lenguissiba a
accepter les déviances d’Emile. Pour se faire pardonner d’'une infidélité et ainsi
demeurer son épouse, Chantal conclut un pacte avec son époux pour sacrifier sa fille
adultérine et permettre que celui-ci abuse sexuellement d’elle des l'année de ses
premieres menstrues. Pourtant au méme moment, Emile Lenguissiba entretient
plusieurs relations extra-conjugales qui ne sont pas considérées comme un délit par les
codes sociaux. Il se rendra aux événements officiels aux cotés de sa maitresse avec
laquelle il aura deux enfants. Quant a Emilie, vis-a-vis de la co-épouse de sa mere, elle
agit « comme si c’était elle la femme de son pere alors que sa propre meére est courtoise
avec » la premiére. Son comportement envers Claudine « est celui d'une épouse jalouse,
d’une rivale » (A. D. Afene 2017, p. 77). Ce, parce qu’elle aimait son pere incestueux.
Elle dira a compagnon : « J’aimais étre sa fille chérie, jaimais toute I'attention qu’il me
donnait » (Ibid., p. 131). Pourtant de cet amour, elle avoue : « Je le subis depuis que j'ai
13 ans au moins une fois par semaine. Je n’ai jamais été vraiment a l'aise avec ce qu’il
me faisait. Mon corps n’a jamais éprouvé de plaisir » (Id.).

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

9



http://www.regalish.net/

1.2. La “Fabrication des « sans part »” : une esthétique de la chosification de la
femme

L’économie de la prédation est caractérisée, entre autres, par la “Fabrication des
«sans part» ou des personnes jetables” (F. Verges, 2011, p.117-118). Il s’agit
concretement d'un systéme d’exploitation des Hommes et des richesses au profit d'un
petit nombre. Sous I'angle écoféministe, cette exploitation est celle de la femme et de la
nature au profit de 'homme. Le patriarcat, donnant autorité et pouvoir a 1’homme,
relegue la femme a la servitude domestique. Elle doit produire des biens pour
I"épanouissement du male, sans en jouir elle-méme. La femme est tout simplement un
objet d’alliances permettant a '’homme d’acquérir et/ou d’accroitre son pouvoir et son
autorité.

C’est dans cette perspective qu’Afagang, sous le nom d’Avolezame, sera mariée a
Otamegang. Dans cette union, la jeune fille est utilisée comme moyen permettant de
mettre un terme a un conflit de pouvoir fratricide entre deux communautés du territoire
de Ngang. Elle sera élevée par I'une des femmes les plus influentes du pays « afin
qu’elle devienne plus tard la femme de [...] Otamegagang, et par conséquent la meére du
futur chef du pays » (T. Afane-Otsaga, 2011, p. 110). Ce personnage n’a qu’une valeur
fonctionnelle. Ni lors de son mariage, ni lors de la consécration de son fils, Afagang n’a
droit a la parole. Cependant, elle n’existe en tant qu’étre humain. Le narrateur lui
reconnait des émotions et ressentis. A propos de sa premiere nuit dans l'espace qui
allait devenir son lieu de vie apres son mariage, il est : « la jeune fille [...] n’arrivait pas a
trouver le sommeil. Chaque fois qu’elle voulait fermer les yeux, elle avait I'impression
sa téte se fendait en deux et qu'un corps étranger cherchait a s’y incruster » (Ibid., p. 98).

Mais l'existence de la femme est conditionnée par sa capacité a procurer le
bonheur a 'homme. Cet asservissement se lit a travers la part échue a la femme dans les
activités domestiques. A charge de la femme la confection des mets, y compris et
surtout ceux dont raffole 'homme. Dans la société traditionnelle, il y a des viandes
interdites aux femmes sans raison valable. Cependant, celles-ci sont tenu de les cuisiner
comme repas pour les seuls. C'est contre cette exclusion que lutteront Afia et ses
congéneres. Mfono, I'une d’entre elle, dira a son époux dont le pouvoir était affermi
dans un village heureux : « ton pouvoir s’est installé dans les coeurs. Va encore plus
loin, offre aux femmes ce que tes prédécesseurs leur ont toujours refusé [...] Autorise
aux femmes a manger les gibiers qui leur sont interdits depuis des siécles. Car c’est la

Numére 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

10



http://www.regalish.net/

une brimade qui n’a plus de sens aujourd’hui » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 190-
191).

L’interdiction qui frappe le sujet féminin de la postcolonie est relative au
pouvoir. Alors qu’elle permet a '’homme d’obtenir le pouvoir et de le conserver, la
femme n’est pas admise dans sa gestion. Ce qui ameéne Placide Ondo (2012, p. 197-224)
a dire que dans le Gabon postcolonial, la femme n’est qu'un « “objet” des alliances
permet[tant] a 'homme politique de conclure des alliances matrimoniales convertibles
en alliances politiques, qui fonctionnent dans la lutte de pouvoir comme un capital
politique. » Cette logique patriarcale sous-tend la mise en retrait de Maman et Mayolla
apres avoir lutté pour qu'advienne « le temps des passations ». La fille du Général qui
sera effectivement « promue aux fonctions de directeur général de radio “étoile
polaire” [...] au traitement des discours politiques » (H. Nzengui, 2011, p.184) de
I'opposant Pesu-Pesu, se retrouve loin de I'arene du pouvoir au moment du partage de
celui-ci. Maman, quant a elle, négociera un poste pour son mari dans le pouvoir
« changementaire ». Elle demandera a Pesu-Pesu: « Monsieur le Président, si mon
opération d’initiation réussit et parallelement si, in fine, le régime de Nzablekouya
Boula Bolo est balayé, mon mari trouverait-il place dans votre gouvernement ? » (Ibid.,
p. 43). Ces deux personnages montrent que la femme fait partie des « sans part ». Elle
n’a aucune emprise sur le cours les prises de décisions. Les dernieres scenes qui closent
le roman de Hasse Nziengui le corrobore : « Les deux femmes sont en train d’appréter
les cuissons de midi. Elles sont dans la cuisine » (Ibid., p. 227).

2. La colonialité du genre : un terreau pour la pensée écoféministe

Apparenté au concept de colonialit¢é du pouvoir (Quijano, 1992), celui de
colonialité du genre (Maria Lugones, 2008) est une remise en cause du caractere
universaliste et eurocentrique du concept de genre. Il s’agit, pour la présente étude, de
I'impact du fait colonial sur l'universalité et la binarité hiérarchique des sexes et des
genres au Gabon. Sans idéaliser les systemes sociaux endogenes protohistoriques, 1'idée
est que la colonisation fut un moment de «jonction des patriarcats » (Julieta Paredes,
2008). Au Gabon, cette jonction donnera lieu a une intersectionnalité genre et classe, a
partir d'une conversion de la race en classe. Dans la littérature masculine cette

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

11



http://www.regalish.net/

colonialité du genre accommode l'altérité de la femme en vue de postuler sa
domination.

21.  Colonialité du genre, altérisation de la femme et domination patriarcale

Dans les cultures endogenes de 'espace gabonais, le genre n’est pas une source
d’altérité dans la mesure ou la femme n'y est pas considérée comme un étre exogeéne.
Une observation attentive du fonctionnement de ces sociétés améne a dire qu’il y existe
trois genres : le féminin, le masculin et le neutre. Cette derniére catégorie ne tient pas
compte du sexe de I'individu mais de ses exploits qui en constituent le moyen d’accés.

Des lors, a partir d'un certain age, une femme peut siéger aux cotés des hommes
pour présider aux destinées de la communauté. C’est cela que traduit la gouvernance de
I'Observatoire des traditions par Nkogang, une femme d’age mar, dans Le Choix des
ancétres (T. Afane-Otsaga, 2011). Sans effacer son appartenance sexuelle, I'auteur en fait
une dépositaire d’autorité et de pouvoir face et aux cotés des hommes. Ce personnage
évolue en tant que femme et en tant qu'individu devant se mobiliser pour
I'épanouissement de la communauté. Elle est la matrone du village et son leadership est
incontesté aupres des autres femmes des territoires voisins. Le fait que son univers soit
un milieu n'ayant pas encore subi les assauts de la colonisation n’est pas sans
importance.

C’est aussi cette absence de genre qui ressort de Le Temps des passations, a travers
Ngouindjogh, «mere initiatrice » au rite bwiti. Elle «assure avec autorité le
commandement de ce village » (H. Nzengui, 2011, p. 13) qui sert de lieu de guérison et
de transformation. Ce territoire est situé loin de la ville. La encore, le sexe du
personnage ne l'enserre pas dans un genre exposé a la domination. Elle appartient au
genre neutre. Il en est de méme de sa meére. Dans ces milieux traditionnels, le sexe n’est
pas altérisant. D’ailleurs, le fait qu’il ny ait pas d’articles pour signifier le genre dans les
langues gabonaises le confirme.

Cependant, le legs colonial imposera une correspondance entre le sexe et le genre
dans une opposition binaire. De 1a, naitra une considération genrée des individus qui
aboutit a leur catégorisation en classe. Le genre, tel qu’il est considéré dans la littérature

N

masculine gabonaise, découle donc une construction sociale faite a partir du legs

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

12



http://www.regalish.net/

colonial. L'idéologie coloniale postulait, en son temps, I'appropriation de 1'essence de
I'humanité par les « Blancs ». Les autres “races” étaient alors rejetées a la périphérie de
I'humanité. Cette entrée dans I'humanité, Mfono la clama pour la femme lorsqu’elle
«macha et avala, devant tous, la viande d"une béte jadis réservée aux hommes » (M.
Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 192). En brisant ce tabou, ce personnage féminin inscrit son
geste dans une révolte contre le patriarcat.

Cette lecture est soutenable a cause de la colonialité du genre. Cependant, il ne
s’agit que d'une réalité tronquée. Car, 'auteur laisse (volontairement ?) des biais dans
son discours. Par exemple, il n’est pas fait mention des aliments interdits aux hommes
mais consommés uniquement par les femmes. Ainsi, comme avec l'idéologie coloniale
et son discours, la différence altérisante assigne a une classe.

Ce principe gouverne les écritures masculines dans leur traitement des questions
féminines. L’altérité, logée dans la couleur de la peau avec le discours colonial, se situe
dans le sexe pour la colonialité du genre. La femme devient 1’Autre dont 'homme se
méfie et se protege pour perpétuer sa domination sur elle. Bendome dira aux siens : « Si
vous faites tomber toutes les barriéres devant les femmes, qui vous tiendra hors de leur
portée ? Elles sont féroces, il faut se garder de s’ouvrir entierement. » (M. Okoumba-
Nkoghe, 2009, p. 192).

L’accommodement de 1'altérité de la femme par la colonialité du genre est aussi
manifeste dans la négation de la parole publique a cette catégorie d'individus. Cela est
visible dans la mise en scéne de I'inaptitude intellectuelle de la femme a rendre compte
de sa situation avec pertinence. La femme postcoloniale est incapable de penser et
d’exprimer son existence dans un argumentaire cohérent et logique. Cette négation se
traduit, entre autres, par son agir qu’elle inscrit dans un éternel recommencement
temporel. La femme est enfermée dans un « temps anhistorique », un « temps social ».
En d’autres termes, elle est « condamné[e] a accomplir des taches répétitives dans
I'intérét du groupe, sans pouvoir agir sur le cours de [sa] vie, ni se déterminer selon
[ses] principes et idéaux » (B. Bikene Bekale, 2012, p.103). Cette détermination
temporelle n'est pas sans rappeler le temps africain du discours colonial. Cette
périodisation ne congoit I'histoire d’Afrique qu’a partir des rapports coloniaux. Il
revient au colonisateur de délimiter le temps du colonisé.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

13



http://www.regalish.net/

De méme, le temps de la femme n’est circonscrit qu’en rapport avec I’homme. La
déclamation qu'Ovaga fait de sa vie l'illustre. Accroupie au chevet de son défunt mari,
elle dira : « J'étais la fille de ton meilleur ami, tu m’appelais ta soumise. [...] Je n'ai pas
toujours été une épouse exemplaire [...] jai traversé avec toi la forét dématée de nos
désirs, et tu as collé a mes oreilles la toile d’araignée qui filtre d’inutiles bruits. » (M.
Okoumba-Nkoghe, 2009, p.199). La vie de ce personnage, la chronologie des
évenements qui 1'émaillent, tournent autour de la figure masculine. La scansion de son
existence se fait au rythme des changements de son statut (de fille a épouse) et de tutelle
(du pere au mari). C’est justement ce passé qui constitue son présent.

La colonialité du genre est, par ailleurs, le terreau de 1'écoféminisme inscrit dans
la littérature gabonaise a cause de l’assimilation culturelle a I'origine de la modernité
gabonaise. Cette assimilation proceéde par conversion et/ou par transformation des
éléments culturels importés a l'ere des empires. L'un des lieux de lecture du legs
colonial dans la société gabonaise est I'espace. L’aménagement et la gestion de I'espace,
traces de la domination impériale occidentale, traduisent aussi I’assignation catégorielle
des individus. L’espace qui est assigné a la femme est celui de l'intime, du privé. Cest
la qu’elle commence sa vie, c’est aussi la qu’elle la termine. Cette logique est a 1'ceuvre
dans les romans qui situent leurs diégeses dans la société postcoloniale. La vie de
Claudine Lenguissiba et celle de Chantal, sa coépouse, finissent dans leurs maisons
respectives (A. D. Afene, 2017). Une fin commanditée par leur mari. Maman, quant a
elle, clot le roman par une scéne la placant entre sa cuisine et sa chambre ; tandis que sa
tille est enfermée dans la sienne (H. Nzengui, 2011).

Sachant que le genre tient lieu de race, I'assignation de la femme a 1’espace privé
constitue un avatar de la distribution des espaces de la période coloniale. Car, les
espaces assignés au colonisé étaient ceux de la subalternité. Il s’agissait des espaces
descendants (plaines et vaux) et périphériques (éloignés de I'habitation occupée par
I'administrateur colonial, le prétre ou le commercant) dont la production n’était
nullement considérée a sa juste valeur dans le systéme économique (travail mal voire
non rémunéré). C'est, pour ainsi dire, le legs colonial qui ameéne les auteurs a limiter les
mouvements des personnages féminins a ces espaces de 'intime. L’espace de la femme
est celui de la reproduction, alors que I'’homme évolue dans I'espace de production.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

14



http://www.regalish.net/

2.2,  Colonialité du genre, acclimatation du capitalisme et écoféminisme

Ces personnages féminins actualisent 'image de la femme au foyer. Sous cet
angle, les discours patriarcal et capitaliste renvoient la femme du coté de la non-
productivité. Or, pour les féministes de la subsistance, le travail domestique fait partie
de I'économie de production matérielle des biens de premiere nécessité. Cette vision du
travail de la femme, sous-tendu par le capitalisme, est différente de celle des sociétés
traditionnelles. Dans le pays Ngang, un territoire non colonisé, on « estimai[t] que les
hommes travaillaient beaucoup trop [...] alors que les femmes se contentaient de faire
les enfants, de faire la cuisine et de récoltaient ce que les hommes semaient dans les
plantations. A Ngang, c’est 'homme qui chasse, péche, défriche et séme » (T. Afane-
Otsaga, 2011, p. 54-55).

Le verbe “se contenter”, conjugué a l'imparfait, permet d’affirmer que la
considération de la tache n’est pas liée a sa valeur marchande mais a sa pénibilité. Les
taches domestiques énumérées illustrent que la modernité gabonaise, dans ce domaine,
se construit a partir de la division sexuelle endogene du travail a laquelle s’incorpore la
valorisation capitaliste des taches. Cela corrobore 1'idée selon laquelle I'invention de la
femme au foyer est reliée a celle de la modernité capitaliste (G. Pruvost, 2021). En
d’autres termes, les taches domestiques, percues comme travail au foyer de la femme,
n'est pas une fonction universelle ni intemporelle. Cela est corrélatif de l'essor du
capitalisme (Id.).

La colonialité du genre inscrit aussi 1"écoféminisme dans la littérature masculine
gabonaise par l'acclimatation du concept d’exploitation. Car, le capitalisme puise dans
le patriarcat, l'institutionnalisation et la naturalisation de la dévalorisation et de
I'exploitation des femmes. L’écoféminisme, tel que pensé en Occident, fait du
capitalisme le lien qui unit marchandisation de la force de travail de la femme et
exploitation intensive de la nature. Cependant, dans la société gabonaise, le travail
domestique de la femme n’est pas percu comme étant I'exploitation de cette derniere.
Son exploitation est plutot de 1'ordre de I'immatériel.

C’est sur le plan symbolique qu’intervient I'exploitation de la femme. Les textes
montrent que la femme produit des richesses au male par son énergie vitale. C’est son
esprit qui constitue 1'outil de production des richesses dont I'homme est le seul
propriétaire. C'est ainsi qu’Emile Lenguissaba se servira de sa fille comme moyen de

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

15



http://www.regalish.net/

production de ses biens et canal de réception de son pouvoir maléfique. En effet,
I'utérus d’Emilie servira de réceptacle pour son pouvoir. En abusant de sa fille, le
ministre espere la rendre stérile pour entretenir et maintenir son pouvoir. Son maitre
initiateur le lui confirmera en ces termes: « La semence que tu lui déposes lors des
rapports sexuels que vous avez n’est pas fertile. Elle est au contraire supposée lui moisir
I'utérus et tout son systéme de reproduction pour qu’elle n’enfante pas » (A. D. Aféne,
2017, p. 179). La jeune fille participe ainsi a 'accumulation des richesses et du pouvoir
de son pere sans en étre possesseur. Lorsqu’elle osera mettre un terme a cette servitude,
son pére lui coupera les vivres (Ibid., p. 175) avant de commanditer son meurtre. Celui-
ci se fera par accident de circulation (Ibid., p. 181 ; p. 197-199).

L’homme prédateur exploite aussi 1'énergie spirituelle de la femme en portant
atteinte a sa santé mentale. On peut alors entendre Emile Lenguissiba dire a son
épouse : « Puisque tu insistes pour qu’[Emilie] aille en mariage, c’est que tu es préte a
compenser le préjudice spirituel que ca va me causer. [...] J'accepte de lui ouvrir les
portes du mariage [...] a une seule condition : que tu deviennes folle. [...] Tu me donnes
ta raison et tu deviens folle. » (Ibid., p.152). Ce procédé d’exploitation se révele étre
monnaie courante dans la société gabonaise postcoloniale. Ce que confirme un autre
personnage qui confie a ses collegues : « Moi, j’ai mon propre oncle, toutes mes cousines
sont folles ! Six filles ! Six folles ! Il a tué ma tante et des qu’elle est morte, il a commencé
a rendre les filles folles une a une » (Ibid., p. 72).

Le réinvestissement du concept d’exploitation devient ainsi une source
d’acclimatation de 1'écoféminisme. L’acclimatation se fait, en outre, par le
travestissement de la perception des rapports sociaux de sexe. Alors que le féminisme
occidental lutte pour I'égalité des sexes, dans la société gabonaise, les rapports femmes-
hommes se vivent dans la complémentarité.

La conception coloniale du genre fait dire aux auteurs masculins que la femme
de cet espace subit des inégalités. C’est dans cette perspective que Mfono (personnage
féminin) publiera devant toute sa communauté : « C’est le jour le plus important de
notre vie, maintenant nous pouvons avouer que nous existons réellement comme nos
maris. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 196). Dans cet énoncé, la valeur comparative
de l'adverbe « comme » indique le rapport d’égalité entre la femme et I’homme. C'est
aussi sous cet angle que s’inscrit la pratique des activités masculines par les femmes de
Ngang. Ainsi, Nkogang et ses compagnes se substituent aux hommes dans les travaux

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

16



http://www.regalish.net/

champeétres. A partir d'un « subterfuge » mis en place a ce personnage féminin, « Dans
le pays de Ngang, les hommes étaient désormais dispensés du travail lié a la forét le
quatrieme jour de la semaine. La grande majorité des personnes de sexe masculin
approuvait d’ailleurs cette initiative » (T. Afane-Otsaga, 2011, p.54). Mais a bien y
regarder, 'approbation du renversement de la distribution sexuelle des taches ne
procéde pas, dans le systeme endogene, d'une affectation de valeur.

C'est par la colonialité du pouvoir que s’insere le désir d’égalité lié a la
valorisation des taches masculines au détriment de celles effectuées par les femmes.
L’écoféminisme ne peut donc lire ce renversement comme un désir d’égalité et son
accomplissement qu’a partir de la colonialité du genre. L’écart différentiel qui se dégage
entre les postulats de 1’écoféminisme occidental et les réalités socio-économiques et
culturelles de I'espace gabonais, un tant soit peu, releve de la pluralité conceptuelle de
ce qui fonde 1'écoféminisme. Ce qui prouve l'effectivité dune provincialisation de la
pensée.

3. L’écoféminisme au Gabon : une provincialisation de la pensée

La provincialisation de la pensée est une remise en cause de I’eurologocentrisme.
Depuis la période coloniale, Aimé Césaire (1950) mettait déja a nu les limites du
discours occidental sur la suprématie d’'une civilisation et la négation de celles des
autres espaces.

De son co6té, Frantz Fanon (1952) initiait le décentrement des savoirs a travers sa
décolonisation de la psychanalyse comme méthode d’appréhension de '’humain et de
sa relation au monde. Belabbas Bouterfas (2011, p. 161) dira que la théorie postcoloniale
fanonienne est « un appel a une mondialisation qui se ferait par les pays du sud pour
un combat plus « universel », ot toutes les cultures et tous les imaginaires se cotoient
sans suprématie de I'un sur les autres. » C'est cette pensée que déploie la littérature a
travers son traitement écofministe de la figure féminine et de son éthique
environnementale et de 1’écologie.

3.1. Pluralité des états de femme

La remise en cause du féminisme en Afrique repose sur sa perception comme fer
de lance de la mission civilisatrice féministe blanche et bourgeoise et son corollaire : le
néocolonialisme. Les féministes africaines, sans renier I’hégémonie discursive qui a

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

17



http://www.regalish.net/

longtemps prévalu dans ce champ, postulent la nécessaire prise en compte de
I'impérialisme et la racisation des corps dans 'analyse de 'oppression des femmes.
Elles rappellent aussi la pluralité des états de femme.

Francoise Verges (2019, p.16) appelle, dans ce sens, a « dénationaliser » le
féminisme « francais » en le provincialisant. Elle parle d'un « féminisme décolonial »,
qui consisterait en une décentralité discursive et en I'acceptation d’une logique plurielle
autour des luttes féministes, d'une part. Cette approche du féminisme insiste sur la
prise en compte de la multiplicité des imaginaires (collectifs) qui déterminent les
cartographies, expériences et stratégies féministes, d’autre part. Aussi la catégorie
linguistique femme traduit-elle une multiplicité d’états d'un sexe et/ou d'un genre.
Dans I'espace gabonais, I'un de ces états est celui de stratege de I’ombre.

Alors que le féminisme blanc ne reconnait le pouvoir que si et seulement s’il est
exercé en public, la littérature masculine gabonaise montre que le pouvoir agit aussi
dans 'ombre. Alors que les revendications féministes occidentales portent, entre autres,
sur la visibilité des femmes, certaines Gabonaises font le choix de demeurer dans
I'ombre. C’est ainsi qu’elles participent aux prises de décisions relatives a la gestion de
leurs communautés respectives. Dans Le Pacte d’Afia, cette figure est incarnée par
Mfono, la jeune épouse du chef Assa. L’extrait ci-apres permet de I’affirmer : « Un soir,
entre deux caresses, Mfono, sa jeune épouse, lui tint ce langage : - Le village est enfin
heureux, ton pouvoir s’est installé dans les coeurs. Va plus loin encore, offre aux femmes
ce que tes prédécesseurs leur ont toujours refusé, et tu verras qu’il n'y aura plus de
révoltes. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p.190). Les groupes nominaux “un soir”’ et
“entre deux caresses’” indiquent le moment et le lieu favorables a I'exercice du pouvoir
de la femme.

A travers I'expression “un soir”’, on comprend que c’est le moment ot il lui fait
un compte rendu de la journée et lui présente ce qu’il a prévu de faire lendemain,
concernant la gestion de la communauté. L'expression “entre deux caresses” sous-
entend que cet échange a lieu dans I'intimité conjugale. Quéter les analyses de la femme
et appliquer les solutions qu’elle émet confirme que c’est elle qui permet a '’homme de
cadrer ses actions. C’est elle qui décide des orientations politiques de la cité. La suite de
ce roman illustre d’ailleurs cela. Le chef Assa proclamera solennellement la levée de
'interdit qui pesait sur les femmes suite aux propos de son épouse.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

18



http://www.regalish.net/

Le statut de fchiza (maitresse) constitue aussi un état de femme dans cet espace.
En effet, alors que le discours féministe occidental verrait dans la polygamie et le statut
de maitresse une violence faite a la femme, certaines Gabonaises choisissent ces types
d’union en leur dme et conscience. Elles s’y engagent de leur propre gré, parce qu’elles
y trouvent leur intérét. C’est ce que donne a voir Okoumba-Nkoghe lorsqu’il met en
scene une société traditionnelle encline a la polygamie. En disant “’jeune épouse” (2009,
p- 190), le narrateur sous-entend que cette femme a des coépouses. Le texte laisse
entendre que celle qui amene son conjoint, chef du village, a revoir les codes sociaux est
dans un foyer polygame. Il n’est mentionné nulle part qu’elle y est mal a Iaise.

Alban Désiré Afene 'actualise aussi dans un roman dont I'espace diégétique est
placé dans un milieu urbain. Il s’agit plus précisément de Libreville, comme l'indique
les extraits suivants: « Elle fait comme si j'avais déplacé la Tour Effel a Libreville »
(2017, p. 8) et « A Libreville, les mauvaises langues affirment qu’il n’existe que deux
moyens pour qu’une jeune fille comme Emilie soit au volant d"un tel véhicule... » (Ibid.,
p.- 9). Le toponyme Libreville ainsi que la description de cet environnement confirment
qu’il s’agit bel et bien d'un cadre urbain. A cet effet, la validité des unions repose sur le
droit positif. Celui-ci, dans 1'espace mentionné, autorise la polygamie. C'est pour cela
que les Officiers de Police Judiciaire (OPJ) chargés de mener l'enquéte sur
I'empoisonnement du beau-fils de Lenguissaba diront : « Claudine Lenguissiba sait que
son mari est au courant de sa relation avec son ex » (Ibid., p. 268). Faire porter le nom de
ce monsieur a cette femme indique que leur relation est considérée comme légale et
légitime. Cela est renforcé par l'utilisation de l'expression “’son mari”.

C’est donc sur la base de cette reconnaissance sociale que, pour se rendre aux
obséques d’Emilie Lenguissiba, « Claudine avait pris place a 'avant de I"appareil aux
cOtés d’Emile Lenguissaba. » (Ibid., p. 252). Or, les faits ne sont pas tout a fait ceux-la.
Claudine n’est que la maitresse de Lenguissaba. Elle le fera savoir aux OPJ en leur
disant : « Emile couchait avec sa fille comme il couche avec moi ou avec sa femme
Chantal » (Ibid., p. 271). Le groupe nominal “’sa femme Chantal” sous-entend que c’est
celle-ci qui est véritablement son épouse, au regard de la législation gabonaise.

Des lors, on peut affirmer que le statut de tchiza est un état assumé par la femme
dans ce pays. Alors que la maitresse est honnie en Occident, la tchiza est assumée ici. La
littérature masculine gabonaise, sous 1'angle écoféminisme, permet aussi de proposer
une autre éthique environnementale.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

19



http://www.regalish.net/

3.2. L’écocentrisme culturaliste : une autre éthique environnementale

Les textes abordés dans la présente étude illustrent que I'éthique
environnementale, au mieux, est partiellement inadaptée au contexte gabonais ; au pire,
est contraire a la relation que I'Humain entretient avec la nature dans ce milieu.

On remarque effectivement que I'anthropocentrisme, éthique environnementale
basée sur la souveraineté de ’homme sur une nature considérée comme un ensemble de
ressources dont I'Humain a le droit de se servir a son gré, est une relation a
I'environnement inexistante dans les milieux traditionnels gabonais. Le Pacte d’Afia, par
exemple, montre que la nature est une instance qui régule les actions de I'Humain et
scande les moments de sa vie. C'est ainsi que, pour révéler a Mvome-Nzok les
circonstances de sa naissance, Alen dut attendre que la nature 'y autorise : « Alen hésita
a tout révéler. Les hautes branches de 'Okoumé se mirent alors a craquer. [...] De loin
aussi, leur parvint un concert de perroquets [...]. La brise [...] rafraichissait le sous-bois
[...]. Un monde inconnu se révélait. Alen interpréta le tout comme une invitation
virtuelle » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 101). Cet extrait sous-entend que I"'Humain,
pour ce personnage, se sait dépendant de la nature. Il n’est quun maillon du biotope.
Car, la position de '’humain dans ce monde n’est ni souveraine, ni extérieure au vivant.
Elle est plutot relationnelle, située et interdépendante. Le corpus montre, par ailleurs,
que le biocentrisme n’est pas une éthique environnementale qui cadre avec 'univers de
signification (Mve Ondo, 2013) gabonais en raison des profondes divergences dans
I'ontologie, la symbolique du vivant et les régimes de valeur. Les ontologies
relationnelles de cet univers de signification ne séparent pas radicalement I’humain de
I’animal, du végétal ou du spirituel. Il existe une continuité vitale et non une opposition
structurelle. La nature est pensée comme un prolongement de I’humain dans la mesure
ou elle est I'espace des ancétres et des régulations symboliques.

Mettant l'accent sur la valeur intrinseque, le biocentrisme, accorde une
importance capitale a I'individuation des éléments qui composent un environnement.
Les plagant sur un pied d’égalité, il postule leur égalité statutaire. Par-la, elle souleve la
question de la hiérarchisation des composantes d'un écosysteme. Cette vision des
relations de 'Humain a la nature, non plus, ne concorde pas avec les réalités
gabonaises. Car, la hiérarchisation entre I’'Humain et la nature ne s’y pose pas. Si les

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

20



http://www.regalish.net/

rapports sociaux de sexe produisent cette situation, cela ne concerne pas les rapports
entre I'Humain et la nature.

Dans I'imaginaire culturel de cet espace, ' Humain se sait soumis a la nature dans
certaines situations. En franchissant les limites de son espace de vie, il est conscient de
sa vulnérabilité vis-a-vis des autres composantes de son biotope. C'est ainsi que
pendant le trajet menant Maman et son mari au village Paguiélou pour la guérison de
celui-ci, la pirogue qui les transportait sera immobilisée par les forces de la nature.
L’extrait ci-apres décrit ainsi la scéne : « Des milliers de roseaux accueillants touchent la
pirogue de chaque coté [...]. Tout autour, il y a des papyrus [...]. Il faut retrouver le
petit passage pour sortir au grand lac [...]. Croco quéte la moindre entrée. [...] La
pirogue fait le tour. Rien ny fait. [...] Le passage est fermé » (H. Nziengui, 2009, p. 108).
Cette interception est due au fait que cette pirogue avait, a son bord, un homme souillé
par un mauvais pacte auquel il avait souscrit. La nature, loin d’étre un objet passif, est
donc une instance de régulation des relations entre les composantes d"un biotope. Elle
sanctionne ou récompense les actions de I'Humain.

Dans une certaine mesure, c’est 1'écocentrisme qui se rapproche de 1'éthique
environnementale qui caractérise les relations entre I’'Humain et la nature dans l'espace
gabonais. Car, il accorde de la valeur, non a l'individuation des composantes de la
nature, mais a la communauté biotopique. C’est-a-dire qu’il postule une
interdépendance des éléments et une appartenance commune a un ensemble. Il
reconnait qu'aucun élément n’a de valeur intrinseque. C’est-a-dire que la valeur de

chaque composante est fonction de la place qu’il occupe dans la communauté.

Les limites de l’anthropocentrisme et du biocentrisme, évoquées plus haut,
montrent que dans l'espace gabonais, I'étre humain se considére comme un maillon
d’une chaine. Son existence et son épanouissement dépendent de l'intervention des
autres. Ses échanges avec les autres postulent la reconnaissance d’appartenance a une
méme communauté.

Cependant, I'éthique environnementale qui prévaut dans 'espace concerné va
au-dela de la conception écocentriste occidentale. Car, la vision endogene inclut I'inerte
et l'invisible. Il y a les humains, les animaux et les génies. L’étre humain étant a la fois
matiere et énergie, il est en lien d’interdépendance permanent avec les autres entités.
Cest ainsi que lors de la séance de guérison du Gabriel Dounguengué, la mere

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

21



http://www.regalish.net/

initiatrice adresse le propos suivant a sa disciple : « Dis-lui [a Maman] que nous allons
sauver son mari. Il [a] contracté un pacte avec un homme puissant. Je vois cet homme-
la. Son pouvoir n’est plus pour longtemps. » (H. Nziengui, 2009, p. 129). Ce personnage
tient ces propos alors qu’il n'y a jamais eu de contact physique avec I'époux de Maman,

ni par aucun autre moyen matériel.

Par contre, cela se fait dans une autre dimension, alors que son corps est devant
ses interlocuteurs. C’est aussi dans une telle dimension que Lenguissiba emmenera son
futur gendre pour lui signifier son refus de lui accorder la main de sa fille. Il lui dira :
« Dans quelques minutes, tu vas te réveiller sur ton lit. Tu seras tenté de croire que cette
conversation [...] n’est qu'un réve. [...] Elle est réelle. Elle se passe juste dans une autre
dimension. J’ai pris ton esprit pendant la réception que j'ai donné pour mes 40 ans de
mariage pour t'emmener ici » (A. D. Aféne, 2017, p. 116). Alors que Hasse Nzengui fait
intervenir les espaces rural (la mere initiatrice) et urbain (le Grand Camarade qu’elle
observe), Aban Désiré Afene place les deux personnages de I'extrait ci-dessus dans un
milieu urbain. IlIs sont plus précisément a Libreville. Cela montre que dans la société
gabonaise, I'environnement dépasse le seul cadre physique. On peut alors parler d'un
écocentrisme culturaliste. La définition de l'environnement, la reconnaissance des
éléments qui le composent ainsi que les rapports qui régulent leurs liens et leur vivre-
ensemble dépendent de la culture qui les produit.

Conclusion

Les lignes qui précedent ont permis de comprendre que la littérature gabonaise,
par le truchement de quelques romans écrits par des hommes, contextualise
I'écofémnisme a partir des réalités du terroir. Ce travail d’ancrage se fait par des
modalités esthétiques et discursives dont arrétées par “I’homme prédateur”. Celui-ci
organise la vulnérabilité de la femme en chosifiant, afin de l'écart du partage des
richesses accumulés grace au capitalisme. Cette éviction de la femme passe par son
altérisation qui découle de la colonialité du genre.

La domination patriarcale que mettent en scene les auteurs étudiés se construit par des
biais qui travestissent 1'univers de signification gabonais, en ce qui concerne les
relations de genre. Cependant, la mise en scéne de 1'exploitation de la femme, sous
I'angle écoféministe fait ressort un déplacement sémantique du capitalisme. C’est a cette

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

22



http://www.regalish.net/

condition que l'écoféminisme est applicable aux écritures gabonaises qui actualisent
I"'univers culturel du milieu.

De ce fait, 'é¢tude montre une provincialisation effective de la pensée en
remettant en cause I'universalité de la femme postulée par le féminisme blanc. Il ressort
de l'analyse qu’il y a une pluralité d’états de femme. Dans méme le temps, il y a
réévaluation des concepts écologiques dont l'écocentrisme auquel il adjoindre les
considérations culturelles pour qu’il soit opératoire dans I'espace gabonais. Puisqu’il y a
pluralité des états de femme et que les éthiques environnementales qui fondent les
discours sur I'exploitation de la nature par 'homme sont limités au regard des réalités
gabonaises, il va sans dire que les questions avec en rapport avec 1'écologie le sont
aussi. En paraphrasant l'essai de Chakrabarty (2009), il y a lieu d’affirmer que
I'écoféminisme appliqué a la littérature gabonaise masculine est une provincialisation
de la pensée. Car, cela procede d"un décentrement de la pensée autour de ses postulats.

Références bibliographiques
AFANE OTSAGA Thierry, 2011, Le Choix des ancétres, Libreville, Les Editions Nstame.

AFENE Alban Désiré, 2017, Dans le ventre de la nuit, Amazone.

BELABBAS BOUTERFAS, 2011, « L’ Antillanité fanonienne, une mondialité venue du
Sud » in Synergies Algérie, n°14, p. 161-168.

BIKENE BEKALE Béatrice, 2012, « La dimension historique du personnage féminin
dans le roman gabonais », P. Ndemby Mamfoumby et al., Les Ecritures gabonaises :
histoire, themes et langues, Libreville, Editions Odette Maganga, p. 103-129.

CESAIRE Aimé, 1950, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine.
D’EAUBONNE Francoise, 1974, Le Féminisme ou la mort, Paris, éditions P. Horay.
FANON Frantz, 1952, Peau noire, masques blancs, Paris, Seuil.

LARRERE Catherine, LARRERE Raphaél, 2015, Penser et agir avec la nature, Paris, La
Découverte.

LUGONES Maria, 2008, « Colonialidad y genero », Tabula Rasa (9), p. 73-101.

MVE ONDO Bonaventure, 2013, A chacun sa raison. Raison occidentale et raison africaine,
Paris, L'Harmattan.

NDZIENGUI Hasse, 2011, Le Temps des passations, Libreville, Les Editions Nstame.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

23



http://www.regalish.net/

OKOUMBA NKOGHE Maurice, 2009, Le Pacte d’Afia, Libreville, La Maison Gabonaise
du Livre.

ONDO Placide, 2012, « Les femmes et la légitimation politique de 'ordre dominant au
Gabon », Revue de Gabonaise de Sociologie n° 6 Etats de femmes. Rapports sociaux et rapports
sociaux de sexe, Paris, L'Harmattan, p. 197-224.

PAREDES Julieta, 2008, Hilando fino : Desde el feminisme comunitario, La Paz, CEDEC.

PRUVOST Genevieve, 2019, « Penser 1’écoféminisme. Féminisme de la subsistance et
écoféminisme vernaculaire », Travail, genre et sociétés, 42, p. 29-47.

QUIJANO Anibal, 1992, «Colonialidad, Modernidad y racionalidad», Peru Indigena 13
(29), p- 11-29

VERGES Francoise, 2011, L'Homme prédateur. Ce que nous enseigne l'esclavage sur notre
temps, Paris, Albin Michel.

, 2017, Le Ventre des femmes : capitalisme, racialisation, féminisme, Paris,

Albin Michel.

|
Numéro 1, janvier 2025 http://www.regalish.net ISSN 2520-9809

24



http://www.regalish.net/

