
 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

5 
 

 

L’écoféminisme dans la littérature masculine gabonaise. Quels enjeux ? 

Marthe OYANE METOGHO 
 

Université Omar Bongo (Gabon) 
 

omattlystomy@yahoo.fr 

Résumé  

La présente contribution démontre que les questions liées à l’écologie et au féminisme 

dans l’espace gabonais ne peuvent être totalement appréhendées à travers des concepts 

nés dans des milieux qui ne partagent pas son univers de signification. Une opération 

de contextualisation s’avère nécessaire en vue de les rendre opératoires. Pour ce faire, 

l’étude analyse les modalités discursives et esthétiques permettant l’adaptation et 

l’ancrage de l’écoféminisme dans l’imaginaire du lieu. Il ressort que cette 

contextualisation a pour effet corollaire, la remise en cause d’autres catégories 

conceptuelles relatives à l’écologie et aux questions féministes.  

Mots-clés : Ecoféminisme, Ecologie, Féminisme, Roman masculin, Gabon.  

Abstract  

This contribution demonstrates that issues related to ecology and feminism in the 

Gabonese context cannot be fully understood through concepts that originate in 

environments which do not share the same systems of meaning. A process of 

contextualization is therefore necessary to render these concepts operational. To this 

end, the study analyzes the discursive and aesthetic modalities that enable the 

adaptation and anchoring of ecofeminism within the local imaginary. The findings 

reveal that this contextualization simultaneously calls into question other conceptual 

categories related to ecology and feminism issues. 

Keywords : Ecofeminism, Ecology, Feminism, Masculine novel, Gabon.  

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

6 
 

 

Introduction  

Articulant aspirations féministes et luttes écologiques, l’écoféminisme démontre 

que la matrice idéologique sous-tendant la subordination de la femme par l’homme est 

une reproduction de celle qui fonde la domination de ce dernier sur la nature (F. 

d’Eaubonne, 1978). Cependant, contrairement aux différents courants féministes, 

l’écoféminisme ne considère pas la naturalisation de la femme comme un moyen de 

pérenniser et de justifier la domination patriarcale (C. Larrère, R. Larrère, 2015). Il 

dénonce plutôt la naturalisation des rôles sociaux en tant que stratégie de mainmise de 

l’homme sur le corps féminin, d’une part. Il impute la dégradation de l’environnement 

au genre masculin, d’autre part.  

Pour l’écoféminisme, l’obsession de la domination de l’homme se traduit par sa 

compulsion à l’accumulation des biens, légitimée par le patriarcat et le capitalisme. Or, 

cette accumulation occulte la dépendance de son économie vis-à-vis du foyer et de 

l’environnement (G. Pruvost, 2019). Par conséquent, l’écoféminisme met à l’index le 

progrès et la modernité qui irriguent le capitalisme ; font de la nature et de la femme 

des objets à exploiter et à posséder. Cette pensée est à l’œuvre dans la littérature 

masculine gabonaise. Cependant, telle que développée en Europe et aux U.S.A., elle y 

trouve des limites. Car, les catégories linguistiques ne revêtent pas toujours ni ne 

traduisent les mêmes réalités dans des espaces aux systèmes de valeurs différents. La 

question de départ est alors de savoir ce qui, malgré cet écart différentiel, permet de lire 

les postulats de l’écoféminisme dans cette littérature et lui donne une couleur locale.  

La présente étude formule l’idée que dans la littérature gabonaise masculine, 

l’écoféminisme existe sous des modalités esthétiques et discursives qui favorisent 

l’adaptation de cette pensée exogène. Cette contextualisation a pour effet corollaire la 

remise en cause d’autres catégories conceptuelles relatives à l’écologie et aux questions 

féministes. D’une part, cette hypothèse interroge l’effectivité de l’écoféminisme et les 

facteurs endogènes qui le produisent. D’autre part, elle amène à se demander dans 

quelle mesure l’écoféminisme gabonais peut être exportable. La réponse à cette 

problématique portera, d’abord, sur les modalités esthétiques et discursives de 

l’écoféminisme dans l’espace délimité. Ensuite, il s’agira de voir dans quelle mesure les 

phénomènes culturels liés à la colonialité en font le lit. Enfin, sera abordée la remise en 

cause des concepts y relatifs, par l’imaginaire collectif, comme condition sine qua none à 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

7 
 

 

l’export de l’écoféminisme gabonais. Cette démonstration reposera sur : Le Pacte d’Afia 

(M. Okoumba Nkoghé, 2009) ; Le Choix des ancêtres (T. Afane Otsaga, 2011) ; Le Temps des 

passations (H. Ndziengui, 2011) ; Dans le ventre de la nuit (A. D. Afene, 2017).  

Les deux premiers romans situant leurs diégèses dans une période 

protohistorique et les deux autres dans la société postcoloniale, ce corpus permet de 

suivre les mutations de l’écoféminisme dans l’espace gabonais. 

 

1. « L’homme prédateur » : modalités discursives et esthétiques de 

l’écoféminisme  

L’homme prédateur est caractérisé par sa propension à la violence et à 

l’asservissement de l’Autre pour des intérêts personnels ; sa cupidité et son absence 

d’éthique ; son intemporalité et sa présence universelle. Il est celui qui « fait la chasse 

aux femmes, aux enfants, et aux hommes pour les capturer, les vendre et les mettre en 

esclavage. Pour arriver à ses fins, il les humilie, les déshumanise, et même les tue. On le 

trouve pratiquement dans toutes les sociétés » (F. Vergès 2011, p. 7). Ce portait rappelle 

l’œuvre du patriarcat et du capitalisme sur la femme et la nature. Le personnage 

masculin, de façon individuelle ou collective, incarne cette esthétique de la prédation 

dans la littérature masculine gabonaise à travers la domination de la femme, son 

exploitation et celle de la nature. L’un des procédés auxquels il recourt est l’organisation 

de la vulnérabilité de la femme.  

 

1.1. L’organisation de la vulnérabilité 

Le mâle construit un système patriarcal qui arrache toute autonomie à la femme. 

De la société protohistorique à celle d’après la colonisation, le patriarcat organise et 

valorise la vulnérabilité de la femme en la conditionnant à ne penser sa réalisation 

sociale qu’à travers les signes de reconnaissance venant de l’homme. Quel que soit son 

lien filial à la femme, l’homme reste le maître et le censeur de cette dernière. Cette 

vulnérabilité psychologique incline la femme à une autolimitation qui lui dicte les 

formes de pouvoir qu’elle ne saurait exercer et les espaces auxquels elle ne doit accéder. 

Dans la société protohistorique, le corps de garde, espace symbolique du pouvoir 

patriarcal, en est représentatif. La femme ne peut s’y rendre sans y avoir été conviée ni 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

8 
 

 

ne peut y prendre la parole sans que l’autorisation lui soit accordée par l’homme. C’est 

ce que traduit Thierry Afane-Otsaga dans le geste de Nkogang, la matrone du territoire 

de Mebegang, qui s’arrête à mi-chemin de son parcours de la cuisine au corps de garde. 

Alors qu’elle devait avoir un entretien avec son époux, elle « avance d’un air inquiet et 

troublé. A quelques mètres de celui-ci et constatant qu’Angougang n’était pas seul, elle 

s’arrête sans rien dire. Elle regarde dans la direction du chef de Mebegang » (T. Afane-

Otsaga, 2011, p. 7). Pourtant, cette femme fait partie du Conseil des sages de cette 

communauté. Pour faire passer ses idées, elle sollicite les autres femmes aux fins 

d’« obtenir d’elles l’assurance d’exercer une pression discrète et intelligente sur leurs 

époux » (id., p. 52). Le qualificatif « discrète » ici est un euphémisme usité pour parler 

de l’effacement que le patriarcat exige de la femme. Cette dernière ne doit jamais faire 

« trop », en termes d’ambition et de pouvoir. L’on comprend alors pourquoi le pouvoir 

détenu par les femmes est diabolisé par Okoumba-Nkoghe et pourquoi celles-ci doivent 

le restituer aux hommes.  

En effet, Afia, l’un des personnages du roman éponyme, accepte d’héberger la 

Bête dans son appareil génital parce qu’elle lui offre la possibilité de prendre le dessus 

sur son conjoint et sur tous les hommes de son village. La Bête lui dira exactement : 

« Grâce à moi, tu réaliseras toutes tes ambitions, tu auras sur ton une emprise totale, tu 

seras puissante et riche. […] Je précise : tous les hommes seront des jouets dans tes 

mains. Tu vas les manipuler comme des enfants, ils vont travailler pour toi. » (M. 

Okoumba-Nkoghe, 2002, p. 63).  

Dans la société postcoloniale, le plafond de verre constitue l’une des formes de 

cette vulnérabilité. La femme est contrainte de n’être qu’un tremplin pour les ambitions 

de l’homme. Aussi est-il logique de voir mise en scène femme que la société oblige à se 

mettre en retrait dans le but de faire briller son époux. Hasse Nziengui, pour donner de 

l’épaisseur au personnage Maman et le rendre crédible, en fait « une épouse docile, 

aimante » (H. Nziengui, 2011, p. 25) qui décide de « fai[re] son deuil » (Id.) de son 

engagement militant dans le mouvement estudiantin de son pays en France. Cette 

renonciation fait « suite à la rencontre avec son futur époux » (Id.). Toujours en vue 

d’être agréable à son époux et ainsi obéir aux normes sociales, « Une fois rentrée au 

pays, elle s’est contentée de son travail à l’université et de sa vie de bonne épouse » 

(Ibid., p. 25-26). D’ailleurs, Maman est un surnom qui lui vient de « son grand cœur » et 

de « sa disponibilité à s’occuper maternellement de la parentèle élargie de son époux de 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

9 
 

 

Général » (Ibid., p. 27). L’estime dont joint ce personnage est, pour ainsi dire, liée à sa 

disponibilité vis-à-vis de sa belle-famille. Cependant, il convient de dire que ce 

changement de nom constitue tout un discours sur l’identité de ce personnage, 

particulier, de la femme gabonaise, en général. Il s’agit d’une assignation identitaire qui 

crée et valorise la vulnérabilité de la femme. 

La vulnérabilité qu’induit le patriarcat est aussi émotionnelle. Sous cet angle, elle 

conditionne la femme à la dépendance affective. Intériorisant qu’elle n’a pas de valeur 

intrinsèque, la femme ne se pose pas comme un sujet autonome. Elle est évaluée et 

s’auto-évalue à l’aune des codes d’une société patriarcale qui juge de son degré 

d’utilitarisme. Cette utilité est fonction de l’appréciation qu’en fait l’homme. C’est ainsi 

qu’une femme victime de viol se trouve rejetée par son conjoint qui alourdit davantage 

sa vulnérabilité. Son corps étant considéré comme profané par le viol, elle n’est plus 

utile à l’homme qui décide de s’en séparer. « la belle Engogome, la violée des 

chimpanzés » rejoindra Afia dans son campement parce que « Mvome-Nzock, son mari 

à la voix rauque, ne la fréquentait plus, l’estimait à jamais souillée et cause de ses 

malheurs. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2011, p. 61).  

C’est aussi la vulnérabilité affective qui amène Chantal et Emilie Lenguissiba à 

accepter les déviances d’Emile. Pour se faire pardonner d’une infidélité et ainsi 

demeurer son épouse, Chantal conclut un pacte avec son époux pour sacrifier sa fille 

adultérine et permettre que celui-ci abuse sexuellement d’elle dès l’année de ses 

premières menstrues. Pourtant au même moment, Emile Lenguissiba entretient 

plusieurs relations extra-conjugales qui ne sont pas considérées comme un délit par les 

codes sociaux. Il se rendra aux évènements officiels aux côtés de sa maîtresse avec 

laquelle il aura deux enfants. Quant à Emilie, vis-à-vis de la co-épouse de sa mère, elle 

agit « comme si c’était elle la femme de son père alors que sa propre mère est courtoise 

avec » la première. Son comportement envers Claudine « est celui d’une épouse jalouse, 

d’une rivale » (A. D. Afène 2017, p. 77). Ce, parce qu’elle aimait son père incestueux. 

Elle dira à compagnon : « J’aimais être sa fille chérie, j’aimais toute l’attention qu’il me 

donnait » (Ibid., p. 131). Pourtant de cet amour, elle avoue : « Je le subis depuis que j’ai 

13 ans au moins une fois par semaine. Je n’ai jamais été vraiment à l’aise avec ce qu’il 

me faisait. Mon corps n’a jamais éprouvé de plaisir » (Id.). 

 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

10 
 

 

1.2. La “Fabrication des « sans part »” : une esthétique de la chosification de la 

femme 

L’économie de la prédation est caractérisée, entre autres, par la “Fabrication des 

« sans part » ou des personnes jetables” (F. Vergès, 2011, p. 117-118). Il s’agit 

concrètement d’un système d’exploitation des Hommes et des richesses au profit d’un 

petit nombre. Sous l’angle écoféministe, cette exploitation est celle de la femme et de la 

nature au profit de l’homme. Le patriarcat, donnant autorité et pouvoir à l’homme, 

relègue la femme à la servitude domestique. Elle doit produire des biens pour 

l’épanouissement du mâle, sans en jouir elle-même. La femme est tout simplement un 

objet d’alliances permettant à l’homme d’acquérir et/ou d’accroître son pouvoir et son 

autorité.  

C’est dans cette perspective qu’Afagang, sous le nom d’Avolezame, sera mariée à 

Otamegang. Dans cette union, la jeune fille est utilisée comme moyen permettant de 

mettre un terme à un conflit de pouvoir fratricide entre deux communautés du territoire 

de Ngang. Elle sera élevée par l’une des femmes les plus influentes du pays « afin 

qu’elle devienne plus tard la femme de […] Otamegagang, et par conséquent la mère du 

futur chef du pays » (T. Afane-Otsaga, 2011, p. 110). Ce personnage n’a qu’une valeur 

fonctionnelle. Ni lors de son mariage, ni lors de la consécration de son fils, Afagang n’a 

droit à la parole. Cependant, elle n’existe en tant qu’être humain. Le narrateur lui 

reconnaît des émotions et ressentis. A propos de sa première nuit dans l’espace qui 

allait devenir son lieu de vie après son mariage, il est : « la jeune fille [...] n’arrivait pas à 

trouver le sommeil. Chaque fois qu’elle voulait fermer les yeux, elle avait l’impression 

sa tête se fendait en deux et qu’un corps étranger cherchait à s’y incruster » (Ibid., p.  98).  

Mais l’existence de la femme est conditionnée par sa capacité à procurer le 

bonheur à l’homme. Cet asservissement se lit à travers la part échue à la femme dans les 

activités domestiques. A charge de la femme la confection des mets, y compris et 

surtout ceux dont raffole l’homme. Dans la société traditionnelle, il y a des viandes 

interdites aux femmes sans raison valable. Cependant, celles-ci sont tenu de les cuisiner 

comme repas pour les seuls. C’est contre cette exclusion que lutteront Afia et ses 

congénères. Mfono, l’une d’entre elle, dira à son époux dont le pouvoir était affermi 

dans un village heureux : « ton pouvoir s’est installé dans les cœurs. Va encore plus 

loin, offre aux femmes ce que tes prédécesseurs leur ont toujours refusé […] Autorise 

aux femmes à manger les gibiers qui leur sont interdits depuis des siècles. Car c’est là 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

11 
 

 

une brimade qui n’a plus de sens aujourd’hui » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 190-

191).  

L’interdiction qui frappe le sujet féminin de la postcolonie est relative au 

pouvoir. Alors qu’elle permet à l’homme d’obtenir le pouvoir et de le conserver, la 

femme n’est pas admise dans sa gestion. Ce qui amène Placide Ondo (2012, p. 197-224) 

à dire que dans le Gabon postcolonial, la femme n’est qu’un « “objet” des alliances 

permet[tant] à l’homme politique de conclure des alliances matrimoniales convertibles 

en alliances politiques, qui fonctionnent dans la lutte de pouvoir comme un capital 

politique. » Cette logique patriarcale sous-tend la mise en retrait de Maman et Mayolla 

après avoir lutté pour qu’advienne « le temps des passations ». La fille du Général qui 

sera effectivement « promue aux fonctions de directeur général de radio “étoile 

polaire” […] au traitement des discours politiques » (H. Nzengui, 2011, p. 184) de 

l’opposant Pesu-Pesu, se retrouve loin de l’arène du pouvoir au moment du partage de 

celui-ci. Maman, quant à elle, négociera un poste pour son mari dans le pouvoir 

« changementaire ». Elle demandera à Pesu-Pesu : « Monsieur le Président, si mon 

opération d’initiation réussit et parallèlement si, in fine, le régime de Nzablekouya 

Boula Bolo est balayé, mon mari trouverait-il place dans votre gouvernement ? » (Ibid., 

p. 43). Ces deux personnages montrent que la femme fait partie des « sans part ». Elle 

n’a aucune emprise sur le cours les prises de décisions. Les dernières scènes qui closent 

le roman de Hasse Nziengui le corrobore : « Les deux femmes sont en train d’apprêter 

les cuissons de midi. Elles sont dans la cuisine » (Ibid., p. 227). 

 

2. La colonialité du genre : un terreau pour la pensée écoféministe  

Apparenté au concept de colonialité du pouvoir (Quijano, 1992), celui de 

colonialité du genre (Maria Lugones, 2008) est une remise en cause du caractère 

universaliste et eurocentrique du concept de genre. Il s’agit, pour la présente étude, de 

l’impact du fait colonial sur l'universalité et la binarité hiérarchique des sexes et des 

genres au Gabon. Sans idéaliser les systèmes sociaux endogènes protohistoriques, l’idée 

est que la colonisation fut un moment de « jonction des patriarcats » (Julieta Paredes, 

2008). Au Gabon, cette jonction donnera lieu à une intersectionnalité genre et classe, à 

partir d’une conversion de la race en classe. Dans la littérature masculine cette 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

12 
 

 

colonialité du genre accommode l’altérité de la femme en vue de postuler sa 

domination.  

 

2.1.  Colonialité du genre, altérisation de la femme et domination patriarcale 

Dans les cultures endogènes de l’espace gabonais, le genre n’est pas une source 

d’altérité dans la mesure où la femme n’y est pas considérée comme un être exogène. 

Une observation attentive du fonctionnement de ces sociétés amène à dire qu’il y existe 

trois genres : le féminin, le masculin et le neutre. Cette dernière catégorie ne tient pas 

compte du sexe de l’individu mais de ses exploits qui en constituent le moyen d’accès. 

Dès lors, à partir d’un certain âge, une femme peut siéger aux côtés des hommes 

pour présider aux destinées de la communauté. C’est cela que traduit la gouvernance de 

l’Observatoire des traditions par Nkogang, une femme d’âge mûr, dans Le Choix des 

ancêtres (T. Afane-Otsaga, 2011). Sans effacer son appartenance sexuelle, l’auteur en fait 

une dépositaire d’autorité et de pouvoir face et aux côtés des hommes. Ce personnage 

évolue en tant que femme et en tant qu’individu devant se mobiliser pour 

l’épanouissement de la communauté. Elle est la matrone du village et son leadership est 

incontesté auprès des autres femmes des territoires voisins. Le fait que son univers soit 

un milieu n’ayant pas encore subi les assauts de la colonisation n’est pas sans 

importance. 

C’est aussi cette absence de genre qui ressort de Le Temps des passations, à travers 

Ngouindjogh, « mère initiatrice » au rite bwiti. Elle « assure avec autorité le 

commandement de ce village » (H. Nzengui, 2011, p. 13) qui sert de lieu de guérison et 

de transformation. Ce territoire est situé loin de la ville. Là encore, le sexe du 

personnage ne l’enserre pas dans un genre exposé à la domination. Elle appartient au 

genre neutre. Il en est de même de sa mère. Dans ces milieux traditionnels, le sexe n’est 

pas altérisant. D’ailleurs, le fait qu’il n’y ait pas d’articles pour signifier le genre dans les 

langues gabonaises le confirme. 

Cependant, le legs colonial imposera une correspondance entre le sexe et le genre 

dans une opposition binaire. De là, naîtra une considération genrée des individus qui 

aboutit à leur catégorisation en classe. Le genre, tel qu’il est considéré dans la littérature 

masculine gabonaise, découle donc une construction sociale faite à partir du legs 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

13 
 

 

colonial. L’idéologie coloniale postulait, en son temps, l’appropriation de l’essence de 

l’humanité par les « Blancs ». Les autres “races” étaient alors rejetées à la périphérie de 

l’humanité. Cette entrée dans l’humanité, Mfono la clama pour la femme lorsqu’elle 

« mâcha et avala, devant tous, la viande d’une bête jadis réservée aux hommes » (M. 

Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 192). En brisant ce tabou, ce personnage féminin inscrit son 

geste dans une révolte contre le patriarcat.  

Cette lecture est soutenable à cause de la colonialité du genre. Cependant, il ne 

s’agit que d’une réalité tronquée. Car, l’auteur laisse (volontairement ?) des biais dans 

son discours. Par exemple, il n’est pas fait mention des aliments interdits aux hommes 

mais consommés uniquement par les femmes. Ainsi, comme avec l’idéologie coloniale 

et son discours, la différence altérisante assigne à une classe.  

Ce principe gouverne les écritures masculines dans leur traitement des questions 

féminines. L’altérité, logée dans la couleur de la peau avec le discours colonial, se situe 

dans le sexe pour la colonialité du genre. La femme devient l’Autre dont l’homme se 

méfie et se protège pour perpétuer sa domination sur elle. Bendome dira aux siens : « Si 

vous faites tomber toutes les barrières devant les femmes, qui vous tiendra hors de leur 

portée ? Elles sont féroces, il faut se garder de s’ouvrir entièrement. » (M. Okoumba-

Nkoghe, 2009, p. 192). 

L’accommodement de l’altérité de la femme par la colonialité du genre est aussi 

manifeste dans la négation de la parole publique à cette catégorie d’individus. Cela est 

visible dans la mise en scène de l’inaptitude intellectuelle de la femme à rendre compte 

de sa situation avec pertinence. La femme postcoloniale est incapable de penser et 

d’exprimer son existence dans un argumentaire cohérent et logique. Cette négation se 

traduit, entre autres, par son agir qu’elle inscrit dans un éternel recommencement 

temporel. La femme est enfermée dans un « temps anhistorique », un « temps social ». 

En d’autres termes, elle est « condamné[e] à accomplir des tâches répétitives dans 

l’intérêt du groupe, sans pouvoir agir sur le cours de [sa] vie, ni se déterminer selon 

[ses] principes et idéaux » (B. Bikene Bekale, 2012, p. 103). Cette détermination 

temporelle n’est pas sans rappeler le temps africain du discours colonial. Cette 

périodisation ne conçoit l’histoire d’Afrique qu’à partir des rapports coloniaux. Il 

revient au colonisateur de délimiter le temps du colonisé.  

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

14 
 

 

De même, le temps de la femme n’est circonscrit qu’en rapport avec l’homme. La 

déclamation qu’Ovaga fait de sa vie l’illustre. Accroupie au chevet de son défunt mari, 

elle dira : « J’étais la fille de ton meilleur ami, tu m’appelais ta soumise. […] Je n’ai pas 

toujours été une épouse exemplaire […] j’ai traversé avec toi la forêt démâtée de nos 

désirs, et tu as collé à mes oreilles la toile d’araignée qui filtre d’inutiles bruits. » (M. 

Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 199). La vie de ce personnage, la chronologie des 

évènements qui l’émaillent, tournent autour de la figure masculine. La scansion de son 

existence se fait au rythme des changements de son statut (de fille à épouse) et de tutelle 

(du père au mari). C’est justement ce passé qui constitue son présent.  

La colonialité du genre est, par ailleurs, le terreau de l’écoféminisme inscrit dans 

la littérature gabonaise à cause de l’assimilation culturelle à l’origine de la modernité 

gabonaise. Cette assimilation procède par conversion et/ou par transformation des 

éléments culturels importés à l’ère des empires. L’un des lieux de lecture du legs 

colonial dans la société gabonaise est l’espace. L’aménagement et la gestion de l’espace, 

traces de la domination impériale occidentale, traduisent aussi l’assignation catégorielle 

des individus. L’espace qui est assigné à la femme est celui de l’intime, du privé. C’est 

là qu’elle commence sa vie, c’est aussi là qu’elle la termine. Cette logique est à l’œuvre 

dans les romans qui situent leurs diégèses dans la société postcoloniale. La vie de 

Claudine Lenguissiba et celle de Chantal, sa coépouse, finissent dans leurs maisons 

respectives (A. D. Afène, 2017). Une fin commanditée par leur mari. Maman, quant à 

elle, clôt le roman par une scène la plaçant entre sa cuisine et sa chambre ; tandis que sa 

fille est enfermée dans la sienne (H. Nzengui, 2011).  

Sachant que le genre tient lieu de race, l’assignation de la femme à l’espace privé 

constitue un avatar de la distribution des espaces de la période coloniale. Car, les 

espaces assignés au colonisé étaient ceux de la subalternité. Il s’agissait des espaces 

descendants (plaines et vaux) et périphériques (éloignés de l’habitation occupée par 

l’administrateur colonial, le prêtre ou le commerçant) dont la production n’était 

nullement considérée à sa juste valeur dans le système économique (travail mal voire 

non rémunéré). C’est, pour ainsi dire, le legs colonial qui amène les auteurs à limiter les 

mouvements des personnages féminins à ces espaces de l’intime. L’espace de la femme 

est celui de la reproduction, alors que l’homme évolue dans l’espace de production.  

 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

15 
 

 

2.2. Colonialité du genre, acclimatation du capitalisme et écoféminisme 

Ces personnages féminins actualisent l’image de la femme au foyer. Sous cet 

angle, les discours patriarcal et capitaliste renvoient la femme du côté de la non-

productivité. Or, pour les féministes de la subsistance, le travail domestique fait partie 

de l’économie de production matérielle des biens de première nécessité. Cette vision du 

travail de la femme, sous-tendu par le capitalisme, est différente de celle des sociétés 

traditionnelles. Dans le pays Ngang, un territoire non colonisé, on « estimai[t] que les 

hommes travaillaient beaucoup trop […] alors que les femmes se contentaient de faire 

les enfants, de faire la cuisine et de récoltaient ce que les hommes semaient dans les 

plantations. A Ngang, c’est l’homme qui chasse, pêche, défriche et sème » (T. Afane-

Otsaga, 2011, p. 54-55).  

Le verbe ‘’se contenter’’, conjugué à l’imparfait, permet d’affirmer que la 

considération de la tâche n’est pas liée à sa valeur marchande mais à sa pénibilité. Les 

tâches domestiques énumérées illustrent que la modernité gabonaise, dans ce domaine, 

se construit à partir de la division sexuelle endogène du travail à laquelle s’incorpore la 

valorisation capitaliste des tâches. Cela corrobore l’idée selon laquelle l’invention de la 

femme au foyer est reliée à celle de la modernité capitaliste (G. Pruvost, 2021). En 

d’autres termes, les tâches domestiques, perçues comme travail au foyer de la femme, 

n’est pas une fonction universelle ni intemporelle. Cela est corrélatif de l’essor du 

capitalisme (Id.).  

La colonialité du genre inscrit aussi l’écoféminisme dans la littérature masculine 

gabonaise par l’acclimatation du concept d’exploitation. Car, le capitalisme puise dans 

le patriarcat, l’institutionnalisation et la naturalisation de la dévalorisation et de 

l’exploitation des femmes. L’écoféminisme, tel que pensé en Occident, fait du 

capitalisme le lien qui unit marchandisation de la force de travail de la femme et 

exploitation intensive de la nature. Cependant, dans la société gabonaise, le travail 

domestique de la femme n’est pas perçu comme étant l’exploitation de cette dernière. 

Son exploitation est plutôt de l’ordre de l’immatériel.  

C’est sur le plan symbolique qu’intervient l’exploitation de la femme. Les textes 

montrent que la femme produit des richesses au mâle par son énergie vitale. C’est son 

esprit qui constitue l’outil de production des richesses dont l’homme est le seul 

propriétaire. C’est ainsi qu’Emile Lenguissaba se servira de sa fille comme moyen de 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

16 
 

 

production de ses biens et canal de réception de son pouvoir maléfique. En effet, 

l’utérus d’Emilie servira de réceptacle pour son pouvoir. En abusant de sa fille, le 

ministre espère la rendre stérile pour entretenir et maintenir son pouvoir. Son maître 

initiateur le lui confirmera en ces termes : « La semence que tu lui déposes lors des 

rapports sexuels que vous avez n’est pas fertile. Elle est au contraire supposée lui moisir 

l’utérus et tout son système de reproduction pour qu’elle n’enfante pas » (A. D. Afène, 

2017, p. 179). La jeune fille participe ainsi à l’accumulation des richesses et du pouvoir 

de son père sans en être possesseur. Lorsqu’elle osera mettre un terme à cette servitude, 

son père lui coupera les vivres (Ibid., p. 175) avant de commanditer son meurtre. Celui-

ci se fera par accident de circulation (Ibid., p. 181 ; p. 197-199).  

L’homme prédateur exploite aussi l’énergie spirituelle de la femme en portant 

atteinte à sa santé mentale. On peut alors entendre Emile Lenguissiba dire à son 

épouse : « Puisque tu insistes pour qu’[Emilie] aille en mariage, c’est que tu es prête à 

compenser le préjudice spirituel que ça va me causer. […] J’accepte de lui ouvrir les 

portes du mariage […] à une seule condition : que tu deviennes folle. […] Tu me donnes 

ta raison et tu deviens folle. » (Ibid., p. 152). Ce procédé d’exploitation se révèle être 

monnaie courante dans la société gabonaise postcoloniale. Ce que confirme un autre 

personnage qui confie à ses collègues : « Moi, j’ai mon propre oncle, toutes mes cousines 

sont folles ! Six filles ! Six folles ! Il a tué ma tante et dès qu’elle est morte, il a commencé 

à rendre les filles folles une à une » (Ibid., p. 72).  

Le réinvestissement du concept d’exploitation devient ainsi une source 

d’acclimatation de l’écoféminisme. L’acclimatation se fait, en outre, par le 

travestissement de la perception des rapports sociaux de sexe. Alors que le féminisme 

occidental lutte pour l’égalité des sexes, dans la société gabonaise, les rapports femmes-

hommes se vivent dans la complémentarité.  

La conception coloniale du genre fait dire aux auteurs masculins que la femme 

de cet espace subit des inégalités. C’est dans cette perspective que Mfono (personnage 

féminin) publiera devant toute sa communauté : « C’est le jour le plus important de 

notre vie, maintenant nous pouvons avouer que nous existons réellement comme nos 

maris. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 196).  Dans cet énoncé, la valeur comparative 

de l’adverbe « comme » indique le rapport d’égalité entre la femme et l’homme. C’est 

aussi sous cet angle que s’inscrit la pratique des activités masculines par les femmes de 

Ngang. Ainsi, Nkogang et ses compagnes se substituent aux hommes dans les travaux 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

17 
 

 

champêtres. A partir d’un « subterfuge » mis en place à ce personnage féminin, « Dans 

le pays de Ngang, les hommes étaient désormais dispensés du travail lié à la forêt le 

quatrième jour de la semaine. La grande majorité des personnes de sexe masculin 

approuvait d’ailleurs cette initiative » (T. Afane-Otsaga, 2011, p. 54). Mais à bien y 

regarder, l’approbation du renversement de la distribution sexuelle des tâches ne 

procède pas, dans le système endogène, d’une affectation de valeur.  

C’est par la colonialité du pouvoir que s’insère le désir d’égalité lié à la 

valorisation des tâches masculines au détriment de celles effectuées par les femmes. 

L’écoféminisme ne peut donc lire ce renversement comme un désir d’égalité et son 

accomplissement qu’à partir de la colonialité du genre. L’écart différentiel qui se dégage 

entre les postulats de l’écoféminisme occidental et les réalités socio-économiques et 

culturelles de l’espace gabonais, un tant soit peu, relève de la pluralité conceptuelle de 

ce qui fonde l’écoféminisme. Ce qui prouve l’effectivité d’une provincialisation de la 

pensée. 

3. L’écoféminisme au Gabon : une provincialisation de la pensée  

La provincialisation de la pensée est une remise en cause de l’eurologocentrisme. 

Depuis la période coloniale, Aimé Césaire (1950) mettait déjà à nu les limites du 

discours occidental sur la suprématie d’une civilisation et la négation de celles des 

autres espaces. 

De son côté, Frantz Fanon (1952) initiait le décentrement des savoirs à travers sa 

décolonisation de la psychanalyse comme méthode d’appréhension de l’humain et de 

sa relation au monde. Belabbas Bouterfas (2011, p. 161) dira que la théorie postcoloniale 

fanonienne est « un appel à une mondialisation qui se ferait par les pays du sud pour 

un combat plus « universel », où toutes les cultures et tous les imaginaires se côtoient 

sans suprématie de l’un sur les autres. » C’est cette pensée que déploie la littérature à 

travers son traitement écofministe de la figure féminine et de son éthique 

environnementale et de l’écologie.  

3.1. Pluralité des états de femme 

La remise en cause du féminisme en Afrique repose sur sa perception comme fer 

de lance de la mission civilisatrice féministe blanche et bourgeoise et son corollaire : le 

néocolonialisme. Les féministes africaines, sans renier l’hégémonie discursive qui a 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

18 
 

 

longtemps prévalu dans ce champ, postulent la nécessaire prise en compte de 

l’impérialisme et la racisation des corps dans l’analyse de l’oppression des femmes. 

Elles rappellent aussi la pluralité des états de femme.  

Françoise Vergès (2019, p. 16) appelle, dans ce sens, à « dénationaliser » le 

féminisme « français » en le provincialisant. Elle parle d’un « féminisme décolonial », 

qui consisterait en une décentralité discursive et en l’acceptation d’une logique plurielle 

autour des luttes féministes, d’une part. Cette approche du féminisme insiste sur la 

prise en compte de la multiplicité des imaginaires (collectifs) qui déterminent les 

cartographies, expériences et stratégies féministes, d’autre part. Aussi la catégorie 

linguistique femme traduit-elle une multiplicité d’états d’un sexe et/ou d’un genre. 

Dans l’espace gabonais, l’un de ces états est celui de stratège de l’ombre. 

Alors que le féminisme blanc ne reconnaît le pouvoir que si et seulement s’il est 

exercé en public, la littérature masculine gabonaise montre que le pouvoir agit aussi 

dans l’ombre. Alors que les revendications féministes occidentales portent, entre autres, 

sur la visibilité des femmes, certaines Gabonaises font le choix de demeurer dans 

l’ombre. C’est ainsi qu’elles participent aux prises de décisions relatives à la gestion de 

leurs communautés respectives. Dans Le Pacte d’Afia, cette figure est incarnée par 

Mfono, la jeune épouse du chef Assa. L’extrait ci-après permet de l’affirmer : « Un soir, 

entre deux caresses, Mfono, sa jeune épouse, lui tint ce langage : - Le village est enfin 

heureux, ton pouvoir s’est installé dans les cœurs. Va plus loin encore, offre aux femmes 

ce que tes prédécesseurs leur ont toujours refusé, et tu verras qu’il n’y aura plus de 

révoltes. » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 190). Les groupes nominaux ‘’un soir’’ et 

‘’entre deux caresses’’ indiquent le moment et le lieu favorables à l’exercice du pouvoir 

de la femme.  

A travers l’expression ‘’un soir’’, on comprend que c’est le moment où il lui fait 

un compte rendu de la journée et lui présente ce qu’il a prévu de faire lendemain, 

concernant la gestion de la communauté. L’expression ‘’entre deux caresses’’ sous-

entend que cet échange a lieu dans l’intimité conjugale. Quêter les analyses de la femme 

et appliquer les solutions qu’elle émet confirme que c’est elle qui permet à l’homme de 

cadrer ses actions. C’est elle qui décide des orientations politiques de la cité. La suite de 

ce roman illustre d’ailleurs cela. Le chef Assa proclamera solennellement la levée de 

l’interdit qui pesait sur les femmes suite aux propos de son épouse. 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

19 
 

 

Le statut de tchiza (maîtresse) constitue aussi un état de femme dans cet espace. 

En effet, alors que le discours féministe occidental verrait dans la polygamie et le statut 

de maîtresse une violence faite à la femme, certaines Gabonaises choisissent ces types 

d’union en leur âme et conscience. Elles s’y engagent de leur propre gré, parce qu’elles 

y trouvent leur intérêt. C’est ce que donne à voir Okoumba-Nkoghe lorsqu’il met en 

scène une société traditionnelle encline à la polygamie. En disant ‘’jeune épouse’’ (2009, 

p. 190), le narrateur sous-entend que cette femme a des coépouses. Le texte laisse 

entendre que celle qui amène son conjoint, chef du village, à revoir les codes sociaux est 

dans un foyer polygame. Il n’est mentionné nulle part qu’elle y est mal à l’aise.  

Alban Désiré Afène l’actualise aussi dans un roman dont l’espace diégétique est 

placé dans un milieu urbain. Il s’agit plus précisément de Libreville, comme l’indique 

les extraits suivants : « Elle fait comme si j’avais déplacé la Tour Effel à Libreville » 

(2017, p. 8) et « A Libreville, les mauvaises langues affirment qu’il n’existe que deux 

moyens pour qu’une jeune fille comme Emilie soit au volant d’un tel véhicule… » (Ibid., 

p. 9). Le toponyme Libreville ainsi que la description de cet environnement confirment 

qu’il s’agit bel et bien d’un cadre urbain. A cet effet, la validité des unions repose sur le 

droit positif. Celui-ci, dans l’espace mentionné, autorise la polygamie. C’est pour cela 

que les Officiers de Police Judiciaire (OPJ) chargés de mener l’enquête sur 

l’empoisonnement du beau-fils de Lenguissaba diront : « Claudine Lenguissiba sait que 

son mari est au courant de sa relation avec son ex » (Ibid., p. 268). Faire porter le nom de 

ce monsieur à cette femme indique que leur relation est considérée comme légale et 

légitime. Cela est renforcé par l’utilisation de l’expression ‘’son mari’’. 

C’est donc sur la base de cette reconnaissance sociale que, pour se rendre aux 

obsèques d’Emilie Lenguissiba, « Claudine avait pris place à l’avant de l’appareil aux 

côtés d’Emile Lenguissaba. » (Ibid., p. 252). Or, les faits ne sont pas tout à fait ceux-là. 

Claudine n’est que la maîtresse de Lenguissaba. Elle le fera savoir aux OPJ en leur 

disant : « Emile couchait avec sa fille comme il couche avec moi ou avec sa femme 

Chantal » (Ibid., p. 271). Le groupe nominal ‘’sa femme Chantal’’ sous-entend que c’est 

celle-ci qui est véritablement son épouse, au regard de la législation gabonaise.  

Dès lors, on peut affirmer que le statut de tchiza est un état assumé par la femme 

dans ce pays. Alors que la maîtresse est honnie en Occident, la tchiza est assumée ici. La 

littérature masculine gabonaise, sous l’angle écoféminisme, permet aussi de proposer 

une autre éthique environnementale. 
 

 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

20 
 

 

3.2. L’écocentrisme culturaliste : une autre éthique environnementale 
 

Les textes abordés dans la présente étude illustrent que l’éthique 

environnementale, au mieux, est partiellement inadaptée au contexte gabonais ; au pire, 

est contraire à la relation que l’Humain entretient avec la nature dans ce milieu.  

On remarque effectivement que l’anthropocentrisme, éthique environnementale 

basée sur la souveraineté de l’homme sur une nature considérée comme un ensemble de 

ressources dont l’Humain a le droit de se servir à son gré, est une relation à 

l’environnement inexistante dans les milieux traditionnels gabonais. Le Pacte d’Afia, par 

exemple, montre que la nature est une instance qui régule les actions de l’Humain et 

scande les moments de sa vie. C’est ainsi que, pour révéler à Mvome-Nzok les 

circonstances de sa naissance, Alen dut attendre que la nature l’y autorise : « Alen hésita 

à tout révéler. Les hautes branches de l’Okoumé se mirent alors à craquer. […] De loin 

aussi, leur parvint un concert de perroquets […]. La brise […] rafraichissait le sous-bois 

[…]. Un monde inconnu se révélait. Alen interpréta le tout comme une invitation 

virtuelle » (M. Okoumba-Nkoghe, 2009, p. 101). Cet extrait sous-entend que l’Humain, 

pour ce personnage, se sait dépendant de la nature. Il n’est qu’un maillon du biotope. 

Car, la position de l’humain dans ce monde n’est ni souveraine, ni extérieure au vivant. 

Elle est plutôt relationnelle, située et interdépendante. Le corpus montre, par ailleurs, 

que le biocentrisme n’est pas une éthique environnementale qui cadre avec l’univers de 

signification (Mve Ondo, 2013) gabonais en raison des profondes divergences dans 

l’ontologie, la symbolique du vivant et les régimes de valeur. Les ontologies 

relationnelles de cet univers de signification ne séparent pas radicalement l’humain de 

l’animal, du végétal ou du spirituel. Il existe une continuité vitale et non une opposition 

structurelle. La nature est pensée comme un prolongement de l’humain dans la mesure 

où elle est l’espace des ancêtres et des régulations symboliques. 

Mettant l’accent sur la valeur intrinsèque, le biocentrisme, accorde une 

importance capitale à l’individuation des éléments qui composent un environnement. 

Les plaçant sur un pied d’égalité, il postule leur égalité statutaire. Par-là, elle soulève la 

question de la hiérarchisation des composantes d’un écosystème. Cette vision des 

relations de l’Humain à la nature, non plus, ne concorde pas avec les réalités 

gabonaises. Car, la hiérarchisation entre l’Humain et la nature ne s’y pose pas. Si les 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

21 
 

 

rapports sociaux de sexe produisent cette situation, cela ne concerne pas les rapports 

entre l’Humain et la nature.  

Dans l’imaginaire culturel de cet espace, l’Humain se sait soumis à la nature dans 

certaines situations. En franchissant les limites de son espace de vie, il est conscient de 

sa vulnérabilité vis-à-vis des autres composantes de son biotope. C’est ainsi que 

pendant le trajet menant Maman et son mari au village Paguiélou pour la guérison de 

celui-ci, la pirogue qui les transportait sera immobilisée par les forces de la nature. 

L’extrait ci-après décrit ainsi la scène : « Des milliers de roseaux accueillants touchent la 

pirogue de chaque côté […]. Tout autour, il y a des papyrus […]. Il faut retrouver le 

petit passage pour sortir au grand lac […]. Croco quête la moindre entrée. […] La 

pirogue fait le tour. Rien n’y fait. […] Le passage est fermé » (H. Nziengui, 2009, p. 108). 

Cette interception est due au fait que cette pirogue avait, à son bord, un homme souillé 

par un mauvais pacte auquel il avait souscrit. La nature, loin d’être un objet passif, est 

donc une instance de régulation des relations entre les composantes d’un biotope. Elle 

sanctionne ou récompense les actions de l’Humain.  

Dans une certaine mesure, c’est l’écocentrisme qui se rapproche de l’éthique 

environnementale qui caractérise les relations entre l’Humain et la nature dans l’espace 

gabonais. Car, il accorde de la valeur, non à l’individuation des composantes de la 

nature, mais à la communauté biotopique. C’est-à-dire qu’il postule une 

interdépendance des éléments et une appartenance commune à un ensemble. Il 

reconnaît qu’aucun élément n’a de valeur intrinsèque. C’est-à-dire que la valeur de 

chaque composante est fonction de la place qu’il occupe dans la communauté.  

Les limites de l’anthropocentrisme et du biocentrisme, évoquées plus haut, 

montrent que dans l’espace gabonais, l’être humain se considère comme un maillon 

d’une chaîne. Son existence et son épanouissement dépendent de l’intervention des 

autres. Ses échanges avec les autres postulent la reconnaissance d’appartenance à une 

même communauté.  

Cependant, l’éthique environnementale qui prévaut dans l’espace concerné va 

au-delà de la conception écocentriste occidentale. Car, la vision endogène inclut l’inerte 

et l’invisible. Il y a les humains, les animaux et les génies. L’être humain étant à la fois 

matière et énergie, il est en lien d’interdépendance permanent avec les autres entités. 

C’est ainsi que lors de la séance de guérison du Gabriel Dounguengué, la mère 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

22 
 

 

initiatrice adresse le propos suivant à sa disciple : « Dis-lui [à Maman] que nous allons 

sauver son mari. Il [a] contracté un pacte avec un homme puissant. Je vois cet homme-

là. Son pouvoir n’est plus pour longtemps. » (H. Nziengui, 2009, p. 129). Ce personnage 

tient ces propos alors qu’il n’y a jamais eu de contact physique avec l’époux de Maman, 

ni par aucun autre moyen matériel.  

Par contre, cela se fait dans une autre dimension, alors que son corps est devant 

ses interlocuteurs. C’est aussi dans une telle dimension que Lenguissiba emmènera son 

futur gendre pour lui signifier son refus de lui accorder la main de sa fille. Il lui dira : 

« Dans quelques minutes, tu vas te réveiller sur ton lit. Tu seras tenté de croire que cette 

conversation […] n’est qu’un rêve. […] Elle est réelle. Elle se passe juste dans une autre 

dimension. J’ai pris ton esprit pendant la réception que j’ai donné pour mes 40 ans de 

mariage pour t’emmener ici » (A. D. Afène, 2017, p. 116). Alors que Hasse Nzengui fait 

intervenir les espaces rural (la mère initiatrice) et urbain (le Grand Camarade qu’elle 

observe), Aban Désiré Afène place les deux personnages de l’extrait ci-dessus dans un 

milieu urbain. Ils sont plus précisément à Libreville. Cela montre que dans la société 

gabonaise, l’environnement dépasse le seul cadre physique. On peut alors parler d’un 

écocentrisme culturaliste. La définition de l’environnement, la reconnaissance des 

éléments qui le composent ainsi que les rapports qui régulent leurs liens et leur vivre-

ensemble dépendent de la culture qui les produit. 

 

Conclusion 

Les lignes qui précèdent ont permis de comprendre que la littérature gabonaise, 

par le truchement de quelques romans écrits par des hommes, contextualise 

l’écofémnisme à partir des réalités du terroir. Ce travail d’ancrage se fait par des 

modalités esthétiques et discursives dont arrêtées par ‘’l’homme prédateur’’. Celui-ci 

organise la vulnérabilité de la femme en chosifiant, afin de l’écart du partage des 

richesses accumulés grâce au capitalisme. Cette éviction de la femme passe par son 

altérisation qui découle de la colonialité du genre.  

La domination patriarcale que mettent en scène les auteurs étudiés se construit par des 

biais qui travestissent l’univers de signification gabonais, en ce qui concerne les 

relations de genre. Cependant, la mise en scène de l’exploitation de la femme, sous 

l’angle écoféministe fait ressort un déplacement sémantique du capitalisme. C’est à cette 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

23 
 

 

condition que l’écoféminisme est applicable aux écritures gabonaises qui actualisent 

l’univers culturel du milieu.  

De ce fait, l’étude montre une provincialisation effective de la pensée en 

remettant en cause l’universalité de la femme postulée par le féminisme blanc. Il ressort 

de l’analyse qu’il y a une pluralité d’états de femme. Dans même le temps, il y a 

réévaluation des concepts écologiques dont l’écocentrisme auquel il adjoindre les 

considérations culturelles pour qu’il soit opératoire dans l’espace gabonais. Puisqu’il y a 

pluralité des états de femme et que les éthiques environnementales qui fondent les 

discours sur l’exploitation de la nature par l’homme sont limités au regard des réalités 

gabonaises, il va sans dire que les questions avec en rapport avec l’écologie le sont 

aussi. En paraphrasant l’essai de Chakrabarty (2009), il y a lieu d’affirmer que 

l’écoféminisme appliqué à la littérature gabonaise masculine est une provincialisation 

de la pensée. Car, cela procède d’un décentrement de la pensée autour de ses postulats. 

Références bibliographiques 

AFANE OTSAGA Thierry, 2011, Le Choix des ancêtres, Libreville, Les Editions Nstame. 

AFENE Alban Désiré, 2017, Dans le ventre de la nuit, Amazone. 

BELABBAS BOUTERFAS, 2011, « L’Antillanité fanonienne, une mondialité venue du 
Sud » in Synergies Algérie, n°14, p. 161-168. 

BIKENE BEKALE Béatrice, 2012, « La dimension historique du personnage féminin 
dans le roman gabonais », P. Ndemby Mamfoumby et al., Les Ecritures gabonaises : 
histoire, thèmes et langues, Libreville, Editions Odette Maganga, p. 103-129. 

CESAIRE Aimé, 1950, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine. 

D’EAUBONNE Françoise, 1974, Le Féminisme ou la mort, Paris, éditions P. Horay. 

FANON Frantz, 1952, Peau noire, masques blancs, Paris, Seuil. 

LARRERE Catherine, LARRERE Raphaël, 2015, Penser et agir avec la nature, Paris, La 
Découverte. 

LUGONES Maria, 2008, « Colonialidad y genero », Tabula Rasa (9), p. 73-101.  

MVE ONDO Bonaventure, 2013, A chacun sa raison. Raison occidentale et raison africaine, 
Paris, L'Harmattan. 

NDZIENGUI Hasse, 2011, Le Temps des passations, Libreville, Les Editions Nstame. 

http://www.regalish.net/


 
  

Numéro 11, janvier 2025 http://www.regalish.net                      ISSN 2520-9809  

24 
 

 

 OKOUMBA NKOGHE Maurice, 2009, Le Pacte d’Afia, Libreville, La Maison Gabonaise 
du Livre. 

ONDO Placide, 2012, « Les femmes et la légitimation politique de l’ordre dominant au 
Gabon », Revue de Gabonaise de Sociologie n° 6 Etats de femmes. Rapports sociaux et rapports 
sociaux de sexe, Paris, L’Harmattan, p. 197-224. 

PAREDES Julieta, 2008, Hilando fino : Desde el feminisme comunitario, La Paz, CEDEC. 

PRUVOST Geneviève, 2019, « Penser l’écoféminisme. Féminisme de la subsistance et 
écoféminisme vernaculaire », Travail, genre et sociétés, 42, p. 29-47.  

QUIJANO Aníbal, 1992, «Colonialidad, Modernidad y racionalidad», Perú Indígena 13 
(29), p. 11-29 

VERGÈS Françoise, 2011, L’Homme prédateur. Ce que nous enseigne l’esclavage sur notre 
temps, Paris, Albin Michel. 

-------------------------, 2017, Le Ventre des femmes : capitalisme, racialisation, féminisme, Paris, 
Albin Michel. 

http://www.regalish.net/

